Mustaneer

journal Of Islamic Thought & Civilization

OPEN ACCESS

Mustaneer, Vol. 1 No. 2, 2025, Page 142-157
E-ISSN: 3018-9585
doi.org/10.61630/mijitc.v1i2.13

mustaneer.ctjis.com

d_DOI: https:

Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche
dan Syed M Naquib Al-Attas

Randi Rizanantal, Alwan AbidinZ, Dzatu Aliviatin Nuha3
123 Universitas Darussalam Gontor, Ponorogo, Indonesia

Article Info

Abstract

Article History
Submitted 13-09-2025
Revised 25-10-2025
Accepted 22-11-2025
Published 02-12-2025

Keywords:

Ideal Human Being;
Friedrich Nietzcshe;
Al-Attas

Correspondence:
randirizananta@gmail
.com

This study discusses the comparison between the concept of the ideal human
in Friedrich Nietzsche's thinking with the idea of Ubermensch and Syed
Muhammad Naquib al-Attas with the concept of Insan Kulli. This research
is important because it delves into the ontological foundations that shape
the direction and values in the formation of the ideal human being, which
directly impacts the direction of civilization. The purpose of this research is
to analysis the basic characteristics of each concept and to reveal the
fundamental differences in Western and Islamic worldviews. This research
uses a qualitative approach with a literature review and descriptive
analysis method. The results of this research show that Ubermensch is an
individual who rejects transcendent values and builds an autonomous
existence through the will to power, while Insan Kulli is a civilised figure
who submits to revelation and balances reason and spirituality. The novelty
of this research lies in its comprehensive comparative approach between
two contrasting philosophical paradigms. Its implications are that
understanding the ideal human being within the framework of each
metaphysics is crucial in determining the direction of education, social
development, and civilisational identity. These findings are also relevant as
a conceptual foundation for the development of education and character
building based on spiritual and intellectual values.

Penelitian ini membahas perbandingan antara konsep manusia ideal
dalam pemikiran Friedrich Nietzsche dengan gagasan Ubermensch dan
Syed Muhammad Naquib al-Attas dengan konsep Insan Kulli. Penelitian
ini penting karena mendalami fondasi ontologis yang membentuk arah
dan nilai-nilai dalam pembentukan manusia ideal, yang berdampak
langsung pada arah peradaban. Tujuan penelitian ini adalah untuk
menganalisis karakteristik dasar masing-masing konsep serta
mengungkap perbedaan mendasar dalam pandangan hidup Barat dan
Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
studi kepustakaan dan analisis deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa Ubermensch adalah individu yang menolak nilai-nilai transenden
dan membangun eksistensi otonom melalui kehendak untuk berkuasa,
sedangkan Insan Kullt adalah sosok yang beradab, tunduk pada wahyu,
dan seimbang antara akal dan spiritualitas. Kebaruan dari penelitian ini
terletak pada pendekatan perbandingan yang menyeluruh antara dua
paradigma filosofis yang kontras. Implikasinya, pemahaman terhadap
manusia ideal dalam kerangka metafisika masing-masing sangat
menentukan arah pendidikan, pembangunan sosial, dan identitas
peradaban. Temuan ini juga relevan sebagai landasan konseptual dalam
pengembangan pendidikan dan pembentukan karakter berbasis nilai
spiritual dan intelektual.

B0

142

© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution-ShareAlike
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is propetly cited.

4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which



https://doi.org/10.61630/mjitc.v1i2.13
https://crjis.com/index.php/civilizationresearch/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:randirizananta@gmail.com
mailto:randirizananta@gmail.com

Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas

A. PENDAHULUAN

Manusia senantiasa menjadi pusat perhatian pemikiran filsafat, baik dalam
tradisi Barat maupun Islam. Pertanyaan tentang hakikat manusia, peran dan tujuan
hidupnya telah melahirkan berbagai konsepsi mengenai figur manusia ideal. Dalam
konteks filsafat Barat modern, Nietzsche memperkenalkan gagasan Ubermensch
(manusia unggul), yaitu individu yang mampu menciptakan nilai-nilainya sendiri
tanpa bergantung pada moralitas tradisional dan agama(Friedrich Nietzsche, 2015).
Konsep ini lahir dari kritik terhadap dekadensi budaya dan runtuhnya fondasi
metafisika Barat. Keruntuhan yang kemudian oleh Nietzsche dinamakan “kematian
tuhan”(Suseno, 1997). Sebaliknya, dalam khazanah pemikiran Islam, Syed Muhammad
Naquib al-Attas merumuskan konsep Insan Kulli atau Insan Adabi (manusia universal
dan beradab) yang idealnya hidup pada nilai-nilai wahyu, serta memiliki
keseimbangan antara akal, spiritualitas, dan adab.

Perbandingan antara Ubermensch dan Insan Kulli mencerminkan perbedaan
pandangan hidup (worldview) yang sangat fundamental. Ubermensch muncul dari
latar nihilisme pascamodern yang menolak eksistensi Tuhan. Nihilisme dipahami
sebagai kondisi keruntuhan total terhadap seluruh sistem nilai dan makna yang selama
ini menopang berbagai aspek kehidupan manusia, terutama dalam ranah agama, yang
mencakup pula aspek moral, serta ilmu pengetahuan(Tampilang, 2024). Ketika kedua
pilar fundamental ini runtuh, manusia mengalami krisis eksistensial yang mendalam,
di mana ia kehilangan orientasi, pegangan, dan kepastian dalam memahami realitas
dunia, kehidupannya, dan bahkan identitas dirinya sendiri(Sunardi, 1996). Sementara
Insan Kulli berakar pada kesadaran akan perjanjian manusia dengan Tuhan dan
dorongan untuk kembali kepada fitrah melalui ilmu dan amal yang beradab.

Konsepsi tentang manusia merupakan fondasi mendasar dalam membentuk
pandangan hidup (worldview) seseorang maupun suatu peradaban(Zarkasyi, 2010).
Barat dan Islam memiliki pandangan hidup yang berbeda(lhsan, Jamal, et al., 2022).
Barat telah menafikan adanya peran wahyu untuk membimbing akal dan panca indera
manusia, mereka juga lebih mengedepankan rasio dan fakta untuk menentukan
kebenaran(Husaini, 2013). Dalam Islam, worldview merupakan cara pandang hidup
yang didasarkan pada wahyu Tuhan untuk menjangkau aspek fisik dan

metafisik(Abdullah, 2021). Setiap konsep dalam pandangan hidup umat Islam berelasi

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 143



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha

dalam satu kesatuan yang tak bisa dipisahkan yang semuanya bersumber kepada
konsep Tuhan(Al-Attas, 1978).

Cara manusia memahami hakikat dirinya akan sangat memengaruhi arah pikir
serta orientasi tindakannya dalam menjalani kehidupan. Kesalahan dalam memahami
hakikat eksistensinya bukan hanya berdampak pada kekeliruan nilai dan etika yang
dianut, tetapi juga dapat menyesatkan arah pembangunan pribadi maupun sosial. Oleh
karena itu, gagasan tentang manusia ideal tidak sekadar menjadi wacana teoritis,
melainkan turut menentukan arah peradaban dan kebudayaan secara keseluruhan.

Beberapa penelitian yang pernah dilakukan tentang tema yang sama dengan
pembahasan ini adalah Ubermensch: Konsep Manusia Ideal Menurut Friedrich W.
Nietzsche yang ditulis oleh Onessimus Febryan Ambun.(Ambun, 2024) Kemudian
Konsep Manusia Ideal: Studi Komparatif Pemikiran Abdul Karim Al-Jili dan Friedrich
Wilhelm Nietzsche yang ditulis oleh Rahmat Ardi, Cep Gilang, dan Fachri
Khoeruddin,(Rahmat Ardi Nur Rifa Da’'i, Cep Gilang As-Shufi, 2021) dan De-
Westernisasi Konsep Manusia: Menelaah Konsep Syed Naquib Al-Attas tentang
Hakikat Manusia yang ditulis oleh Nur Shadiq Sandimula.(Sandimula, 2023) Dalam
penelitian-penelitian sebelumnya, pembahasan mengenai konsep manusia ideal
menurut Friedrich W. Nietzsche maupun Syed Muhammad Naquib al-Attas telah
banyak dilakukan. Kajian-kajian tersebut umumnya berfokus pada pemaparan
pandangan masing-masing tokoh secara terpisah, baik dalam konteks filsafat Barat
modern yang diwakili oleh Nietzsche maupun dalam perspektif pemikiran Islam
kontemporer yang diusung oleh al-Attas. Dengan demikian, penelitian ini berusaha
mengisi kekosongan tersebut dengan mengkaji secara komparatif pandangan kedua
tokoh, sehingga dapat memberikan pemahaman yang lebih utuh mengenai bagaimana
manusia ideal diposisikan, baik dalam horizon filsafat Barat maupun dalam tradisi
intelektual Islam.

Tulisan ini berupaya mengkaji dua konsep besar mengenai manusia ideal yang
lahir dari tradisi pemikiran yang berbeda. Ubermensch sebagaimana digagas oleh
Friedrich Nietzsche dalam kerangka filsafat Barat modern, serta Insan Kamil dalam
kerangka pemikiran Islam, khususnya sebagaimana dikembangkan oleh Syed
Muhammad Naquib al-Attas. Keduanya menawarkan pendekatan yang kontras dalam
melihat potensi dan tujuan akhir manusia, yang pertama menolak nilai-nilai
transenden demi afirmasi eksistensi otonom, sementara yang lain meneguhkan nilai-

nilai ilahiah sebagai landasan utama bagi penyempurnaan diri manusia. Pembahasan

144 Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157



Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas

ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana
pandangan metafisis membentuk struktur etika dan visi kemanusiaan dalam suatu

sistem pemikiran.

B. METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan pada penelitian ini adalah penelitian
kualitatif (Baidan, 2015). Jenis penelitian bersumber pada data kepustakaan atau
library research(Abubakar, 2021). Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini
menggunakan jenis pengumpulan data melalui dokumentasi, dimana data diambil dari
kajian terhadap buku, teks, majalah, dan literatur lain yang selaras dengan
permasalahan yang dikaji(Aditya, 2013). Penelitian ini menggunakan metode analisis
deskriptif, yaitu teknik analisis yang bertujuan untuk menggambarkan subjek
berdasarkan data variabel yang diperoleh dari objek penelitian(Robert C. Bogdan &
Sari Knopp Biklen, 1982). Penulis mengumpulkan data yang berkaitan dengan konsep
manusia ideal dalam prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas. Data
tersebut kemudian dianalisis untuk mengidentifikasi karakteristik dasarnya.
Selanjutnya, penulis menginterpretasikan hasil analisis guna memahami hubungan

antar variabel dan menyajikan temuan dalam bentuk naratif.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Ubermensch (Manusia Unggul) Friedrich Nietzsche

Dalam salah satu karyanya The Gay Science, Nietzsche mendeklarasikan bahwa
Tuhan telah mati. (Friedrich Nietzsche, 2001) Kematian Tuhan, sebagaimana
dikemukakan oleh Nietzsche, merupakan simbol runtuhnya fondasi metafisis dan
moral agama tradisional yang selama ini menopang kehidupan manusia. Fenomena
ini menandai lahirnya kondisi eksistensial baru, di mana manusia tidak lagi
menggantungkan makna hidupnya pada entitas transenden(Dacey, 2017). Dalam
dunia pasca kematian Tuhan ini, manusia mengambil alih peran sebagai pencipta nilai
dan bertanggung jawab atas eksistensinya sendiri(Putra, 2022). Melalui gagasan will
to power, Nietzsche menegaskan dorongan fundamental manusia untuk melampaui
dirinya, mencapai otonomi spiritual, dan mentransformasi dirinya menjadi
Ubermensch, subjek yang mampu menciptakan nilai-nilai luhur secara autentik tanpa

bersandar pada struktur nilai eksternal(Wiguna, 2023).

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 145



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha

Ubermensch adalah gagasan terakhir dari pemikiran Nietzsche tentang
kehidupan manusia. Ubermesch adalah tahap dimana manusia telah mencapai derajat
tertinggi dalam kehidupannya dan tidak dapat dikendalikan oleh siapa pun. Dalam
kamus filsafat istilah ini dibagi menjadi dua kata, Uber (atas) dan Mensch (manusia),
yang menjadi dasar pemahaman tentang Ubermensch(Lorens Bagus, 1996).
Ubermensch dapat berarti sebagai terlalu baik (over goodbess), terlalu penuh, melebihi
kebaikan, abadi, di atas pahlawan, atau di atas manusia pada umumnya(Kaufmann,
1950). Dalam pemikiran Nietzsche, Ubermensch tampil sebagai figur simbolik dalam
pergulatan eksistensial manusia akan makna. Ia bukan sekadar ideal etis, melainkan
proyek transvaluasi nilai, tempat manusia melampaui determinasi moral lama demi
penciptaan makna baru atas eksistensinya. Melalui Ubermensch, Nietzsche
mengisyaratkan bahwa hidup tidak menemukan maknanya secara eksternal,
melainkan diciptakan melalui kehendak kuasa yang mengafirmasi kehidupan itu
sendiri(Levine, 2002).

Melalui figur Ubermensch, Nietzsche menggugah kesadaran manusia untuk
menghidupi dunia ini secara autentik, bukan melarikan diri darinya. Manusia, dalam
kerentanannya, menjadi jembatan menuju transendensi eksistensial, sebuah peralihan
menuju Ubermensch, tatkala hidupnya digerakkan oleh kehendak untuk berkuasa,
yakni dorongan kreatif yang menata dan menegaskan nilai-nilai baru. Ubermensch
bukan sekadar manusia superior, melainkan bentuk eksistensi baru yang
membebaskan diri dari belenggu sistem moral agama tradisional.

Dalam mencapai Ubermensch manusia membutuhkan kebebasan dan keinginan
untuk berkuasa. Menurut Nietzsche, manusia unggul adalah yang selalu memiliki
dorongan yang kuat untuk menjadi manusia yang berkuasa, dan bersemangat dalam
mengatasi sebuah persoalan yang ada pada dirinya maupun sekitar(Ahmad Rizal,
2020) Tetapi agar manusia bisa mencapai pada tingkatan Ubermencsh, maka Tuhan
harus dibunuh. Dengan terbunuhnya Tuhan, maka manusia dapat menjadi Tuhan.
Ketika Tuhan telah mati maka yang tersisa hanyalah sebuah kekosongan(Magnis-
Suseno, 2006). Jika Tuhan masih hidup, maka Ubermensch tidak akan bisa terwujud.
Apabila kehidupan diposisikan sebagai tujuan tertinggi, maka eksistensi manusia
diarahkan pada proses penemuan diri yang otentik, yang terejawantah dalam
dorongan fundamental untuk merealisasikan kehendak untuk berkuasa (will to power)

sebagai ekspresi terdalam dari eksistensialitasnya. (Friedrich Nietzsche, 2001)

146 Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157



Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas

Nietzsche menekankan bahwa keberanian merupakan kualitas esensial bagi
terwujudnya Ubermensch. Manusia unggul adalah mereka yang memiliki keberanian
eksistensial untuk menatap langsung kenyataan, menghadapi penderitaan, dan
menanggung beban hidup tanpa ilusi metafisis. Dalam proses menjadi Ubermensch,
individu dituntut untuk mengafirmasi penderitaan sebagai bagian tak terpisahkan dari
eksistensi, sebab hanya melalui penghadapan yang jujur terhadap tantangan dan
kesakitanlah kehendak untuk berkuasa dapat mewujud secara otentik(Hasan, 1992).

Ubermensch bagi Nietzsche merupakan figur ideal yang menandai transvaluasi
nilai-nilai, yakni kemampuan manusia untuk mengafirmasi kehidupan dan
menciptakan nilai-nilainya sendiri tanpa mengandalkan otoritas metafisis atau realitas
transenden. Dalam kerangka ini, Nietzsche menolak gagasan tentang nilai-nilai absolut
yang melekat pada dunia atau manusia. Sebaliknya, makna hidup muncul melalui
proses kreatif dan afirmatif yang terwujud dalam pencapaian Ubermensch. Ubermensch
merupakan figur eksistensial yang mengafirmasi kehidupan secara radikal, yakni
individu yang menerima dan mencintai keberadaan dunia, tanpa mengharapkan
makna dari luar realitas ini. Dengan menjadi Ubermensch, individu mencapai otonomi
eksistensial yang utuh, yakni kemampuan untuk memegang kendali atas
kehidupannya sendiri sekaligus memikul tanggung jawab penuh atas setiap pilihan
dan tindakannya. Dalam kerangka ini, will to power berperan sebagai kekuatan
pendorong utama yang memungkinkan manusia untuk mengatasi tantangan dan
menciptakan dirinya secara autentik.

Ubermensch menolak ketergantungan pada sistem moral tradisional dan
agama, karena keduanya dipandang sebagai konstruksi yang menghambat potensi
kreatif manusia. Sebaliknya, Ubermensch adalah sosok yang senantiasa mampu
menciptakan nilai-nilai dan norma-norma baru yang bersumber dari kehendaknya
sendiri, tanpa tunduk pada determinasi eksternal. la menolak konformitas, hidup

dengan keunikan, dan menjadikan dirinya sebagai sumber nilai.

2. Konsep Manusia Ideal dalam Pandangan Sarjana Muslim

Konsep manusia ideal dalam Islam disebut dengan istilah Insan Kamil. Dalam
kerangka pemikiran Islam, konsep Insan Kamil merepresentasikan bentuk ideal
manusia yaitu sebuah aktualisasi dari potensi diri yang melampaui batas-batas

intelektual semata. Insan Kamil adalah manifestasi keutuhan hakikat manusia, di mana

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 147



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha

akal budi yang bersatu dengan etika luhur, kejujuran sebagai laku eksistensial, dan
keharmonisan hidup yang selaras dengan tatanan kehendak Ilahi.

Konsep Insan Kamil menurut pandangan Imam Al-Ghazali merupakan refleksi
metafisis tentang kesempurnaan eksistensial manusia dalam Islam. Ia menandai
tercapainya puncak perjalanan spiritual dan intelektual, di mana jiwa manusia
terangkat dari kegelapan hawa nafsu menuju cahaya ma'rifah(Ariani & Ritonga, 2024).
Dalam lanskap intelektual karya-karyanya, Al-Ghazali menegaskan bahwa Insan Kamil
merupakan entitas manusiawi yang telah mencapai korespondensi ontologis antara
akal (‘aql), nafsu (nafs), dan akhlak (khuluq) (Latifah, 2021)

Menurut Ibn ‘Arabi, tingkat kesempurnaan manusia dalam menjalani
penghambaan (‘ubudiyah) kepada Tuhan hanya dapat dicapai jika seseorang menjadi
hamba-Nya yang sejati. Manusia sempurna adalah mereka yang sepenuhnya menjadi
hamba Tuhan, tanpa bertindak atas kehendak pribadi, karena keberadaan dirinya
telah disingkirkan. Dengan kata lain, segala tindakan mereka merupakan perwujudan
dari kehendak Tuhan melalui diri mereka(Rahmawati & Insiroh, 2022). Seorang Insan
Kamil tidak hanya merupakan aspirasi tertinggi manusia, yakni manusia yang tidak
mengaktuakisasikan bentuk keilahian dalam dirinya. Keberadaannya menyatu dalam
tatanan Tuhan, di mana dirinya menjadi medium kehendak Tuhan, bukan sekadar
subjek etika manusiawi. Menjadi manusia ideal berarti mampu bertransendensi dalam
segala kondisi, tunduk pada tatanan kebijaksanaan Ilahi yang melampaui konvensi
moral dan hukum-hukum buatan manusia. Oleh karena itu, manusia dituntut untuk
secara aktif menapaki jalan eksistensial yang ditunjukkan oleh wahyu, demi
menyelaraskan dirinya dengan realitas hakiki yang absolut. (Syahid, 2001)

Ibn ‘Arabi menyatakan jika seseorang ingin mencapai kepada derajat Insan
Kamil atau manusia ideal, maka seharusnya dia mengikuti dan mencontoh ajaran-
ajaran Nabi Muhammad Saw. Karena perwujudan Insan Kamil ini yang dapat dilihat
secara sempurna. (Afifah, 2022) Manusia ideal menempati posisi sentral sebagai
khalifah atau wakil Tuhan di muka bumi, yang secara ontologis menjadi sebab awal
munculnya alam semesta. Keberadaan alam dan seluruh isinya bergantung pada
eksistensi manusia ideal, karena hanya melalui dirinya tujuan penciptaan alam
semesta ini yakni manifestasi sempurna nama-nama dan sifat-sifat Tuhan bisa
tercapai. Tanpa manusia ideal, alam kehilangan makna dan fungsi hakikinya, sehingga

akan lenyap.

148 Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157



Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas

Selain peran metafisis tersebut, manusia ideal juga menjalankan fungsi sosial
sebagai penjaga tatanan kehidupan. la bertanggung jawab mewujudkan nilai-nilai
ilahiah dalam masyarakat melalui penciptaan keadilan, kemakmuran, dan
ketenteraman. Dengan demikian, manusia ideal bukan hanya cerminan sempurna
sifat-sifat Tuhan, tetapi juga aktor utama dalam membumikan kehendak Ilahi dalam
kehidupan dunia.

Menurut Muhammad Igbal, Insan Kamil adalah taraf atau derajat yang dapat
dicapai oleh khudi dalam perkembangannya. Khudi adalah salah satu konsep dari
filsafat Muhammad Igbal, serta menjadi penopang untuk bangunan pemikirannya.
(Saiyidain, 1981) Filsafat Igbal tentang khudi merupakan kritik dan sekaligus koreksi
terhadap pandangan dan sikap yang kurang memperhatikan pentingnya nilai diri. (M.
Igbal, 2013) Pertama, golongan yang memandang kehidupan didunia ini hanya sebuah
bayangan saja dan kedua, golongan yang hanya mengagungkan materi saja sehingga
nilai kehidupan tidak lebih tinggi dibandingkan material.

Insan Kamil dalam pandangan Muhammad Igbal adalah seorang mukmin sejati
yang dalam dirinya tercermin sifat-sifat luhur dalam wawasan, perbuatan dan
kebijaksanaan. Insan Kamil adalah khalifah tuhan di dunia ini, menjadi wakil Illahi di
dunia dalam bentuk perkembangan diri yang tertinggi. (Effendi, 1987) Insan Kamil
tidak memperlakukan agamanya sebagai dogma yang kikuk. Seluruh hidupnya dijalani
dengan penuh semangat, kretivitas, dan sesuai dengan kehendak Tuhan. (M. Igbal,
1985) Cita-cita Igbal tentang Insan Kamil sebagai bentuk manusia ideal, dan
merupakan tingkat tertinggi dari diri dilatarbelakangi oleh kerinduan terhadap Tuhan
dan rasa bertanggung jawab karena amanah sebagai khalifah Tuhan di bumi. Insan
Kamil menurut Igbal harus dilalui dalam tiga fase, pertama tunduk dan taat hanya
kepada hukum-hukum yang telah ditetapkan Allah Swt, kedua, menguasai diri (self
control), dan ketiga menjadi khalifah Tuhan yaitu seorang yang menjadi wakil Allah di
bumi dimana ia adalah seorang mukmin yang mampu benar-benar taat kepada Tuhan
dan mampu mengendalikan diri(S. M. Igbal, 1976).

Nietzsche dengan konsep Ubermensch-nya sering disebut sebagai inspirator
konsep Insan Kamil Igbal. Beberapa tokoh timur yang otoritatif mengenai pandangan
Igbal menolak klaim tersebut. Relasi antara konsep Ubermensch Nietzsche dan Insan
Kamil Muhammad Igbal menghadirkan dialektika yang menggugah. Keduanya, dalam
tataran eksistensial, memang menekankan praksis sebagai jalan menjadi. Namun, titik

tolak ontologis keduanya saling bertentangan secara radikal. Ubermensch lahir dari

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 149



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha

rahim nihilisme, dari pengandaian “kematian Tuhan” yang melucuti makna metafisik
dari kehidupan, lalu menggantikannya dengan afirmasi terhadap kehendak untuk
berkuasa sebagai bentuk penemuan diri tertinggi. Sementara itu, Insan Kamil Iqbal
justru berakar dari kerinduan akan yang transenden, dari cinta yang mengalir kepada
Tuhan sebagai sumber segala eksistensi.

Nietzsche memposisikan Ubermensch sebagai individu yang menolak segala
bentuk norma eksternal, baik etika, moral, maupun agama, demi menciptakan nilai-
nilai baru yang sepenuhnya emanasi dari dirinya sendiri. Dalam hal ini, ia menjadi
arsitek keberadaannya yang otonom. Sebaliknya, Insan Kamil bukanlah penolak
norma, melainkan penafsir dan penyempurna norma melalui cinta dan kesadaran
spiritual. [a tidak membebaskan diri dari Tuhan, melainkan menyatu dalam dinamika
ilahiah yang mencipta dan mencinta. Dengan demikian, jika Ubermensch adalah simbol
penaklukan dunia melalui kekuatan, maka Insan Kamil adalah simbol penyucian dunia

melalui cinta dan kesadaran akan Yang Mutlak.

3. Konsep Manusia Ideal menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas

Prof. Muhammad Naquib Al-Attas menjelaskan konsep manusia ideal dengan
menggunakan beberapa terminologi, seperti Insan Kulli, manusia universal (Universal
Man) yang pada intinya adalah manusia yang beradab (Insan Adabi)(Daud, 2017).
Konsep Insan Kulli atau manusia universal merupakan gagasan utama dalam
pandangan hidup Islam menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas. Ia
menggambarkan manusia ideal yang beradab (Insan Adabi), yakni manusia yang
memahami kedudukan dirinya dalam tatanan Tuhan dan bertindak sesuai dengan ilmu
dan nilai-nilai kebenaran. Konsep ini berakar pada pemahaman metafisika Islam, di
mana manusia memiliki perjanjian primordial (mitsaq) dengan Tuhan sebelum lahir
ke dunia, dan membawa fitrah untuk tunduk dan mengabdi kepada-Nya.

Ibnu Abbas mengatakan bahwa Insan atau manusia berasal dari kata nasiya,
yang artinya lupa. Sesungguhnya manusia lupa dengan perjanjian awal (mistaq) antara
dirinya dengan Allah Swt yang terjadi sebelum kehadirannya di dunia ini. Perjanjian
primordial ini merepresentasikan bentuk kesaksian eksistensial manusia terhadap
keesaan dan ketuhanan Allah Swt yang berlangsung di alam ruh sebelum
penciptaannya secara fisik. Dalam dimensi pra-material tersebut, manusia
mengikrarkan suatu perjanjian suci (mistaq) yang menegaskan komitmennya sebagai

hamba yang tunduk dan menyembah hanya kepada Allah Swt.

150 Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157



Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas

Menurut Prof. Syed Muhammad Naquib al-Attas, kondisi perjanjian (mistaq)
merupakan momen ketika manusia berada dalam keadaan spiritual paling sempurna.
Dalam situasi transendental ini, manusia mampu mengenal Allah Swt. secara autentik
dan bahkan mengalami penyaksian langsung (syuhtid) terhadap realitas kebenaran
yang paling tinggi. (Al-Attas, 1995) Proses pengenalan (ma'ifah) dan pengakuan
eksistensial manusia dalam konteks ini menjadi fondasi ontologis dan epistemologis
bagi ajaran Islam. Kesaksian ini juga menandakan bahwa manusia secara sadar telah
menerima amanah untuk beribadah kepada Allah Swt. Oleh karena itu, apabila di
kemudian hari manusia mengingkari perintah-perintah-Nya demi mengikuti dorongan
hawa nafsu, pada hakikatnya mereka telah melupakan perjanjian yang pernah
diikrarkan di hadapan Allah Swt.

Prof. Naquib al-Attas mengungkapkan bahwa dalam ketaatan kepada Tuhan
yaitu dengan mengerjakan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya, tersimpan
balasan luhur bagi makna keberadaan manusia. Beragama, menurut beliau, adalah
jalan pulang yang mengantar manusia kembali ke asal mula dirinya, ke fitrah yang
murni, tempat di mana ruh pernah bersaksi dan mengenal Tuhannya dalam kedamaian
yang hakiki. (Al-attas, 2005) Menurut Prof. Naquib al-Attas, konsep ber-din atau
beragama merupakan bentuk kesadaran eksistensial manusia atas rasa
keberhutangannya (dayn) kepada Allah Swt. Agama dipahami sebagai amalan
membayar hutang tersebut melalui penghambaan, ketaatan, dan penyerahan diri
sepenuhnya kepada Tuhan. Dalam kerangka ini, manusia menjalankan (khidmah)
pelayanan kepada Allah melalui ibadah, yang mencakup ketaatan terhadap perintah
dan ketundukan pada hukum-Nya(Al-Attas, 1992)

Menurut Prof. Naquib Al-Attas manusia yang baik dan benar dalam
menjalankan agamanya, maka dirinya akan bisa kembali kepada kondisi spiritual
dimana dirinya belum menjadi makhluk berjasad. Individu yang mampu mengakses
kembali realitas spiritual pra-eksistensial merupakan sosok yang telah mencapai
tingkatan tinggi dalam dimensi spiritualitasnya. Pencapaian ini merupakan hasil dari
proses panjang penyucian jiwa (riyadah) dan perjuangan melawan dorongan nafsani
(mujahadah). Tingkat keberhasilan dalam mencapai magam spiritual tersebut sangat
dipengaruhi oleh perkembangan intelektual, kualitas keberagamaan, serta anugerah
dan kehendak Allah Swt (Al-Attas, 1995)

Menyelami makna agama melalui konsep din menghadirkan kesadaran bahwa

beragama bukanlah semata-mata serangkaian gerak tubuh yang hampa makna. Ritual

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 151



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha

yang terlepas dari cahaya pengetahuan sejati hanyalah gema tanpa ruh, takkan
menggiring jiwa menuju derajat tingkatan tertinggi yaitu ihsan. Beragama dalam
pandangan ini berarti mencakup ritual, rasional, dan spiritual, dimana ketiganya saling
berkaitan.

Menurut Prof. Naquib al-Attas, tasawuf merupakan pengalaman keberagamaan
yang berakar pada syariah dan diwujudkan pada tingkatan ihsan. Untuk mencapai
tingkat spiritualitas ihsan, seseorang harus mengamalkan syariah secara benar dan
konsisten. Namun, pengamalan syariah yang sahih hanya dapat dilakukan apabila
didasarkan pada ilmu pengetahuan yang benar. Kebenaran ilmu tersebut diperoleh
melalui aktivitas rasional yang terarah. Puncak keberagamaan manusia terletak pada
integrasi antara dimensi intelektual dan spiritualnya. Oleh karena itu, ilmu
pengetahuan yang terlepas dari aspek spiritual hanya akan menjadi aktivitas
mekanistik, seperti sekadar menghafal, tanpa mampu membentuk insan yang
paripurna. Sebaliknya, ilmu yang dipadukan dengan spiritualitas akan melahirkan
pribadi yang luhur secara ruhani dalam setiap amal perbuatannya. (Hasib, 2020)

Dalam pandangan al-Attas, Insan Kulli tidak hanya penting secara teologis
tetapi juga menjadi dasar filsafat pendidikan Islam. Pendidikan yang sejati adalah
proses pembentukan adab, bukan sekadar pemindahan pengetahuan. Karena itu,
institusi pendidikan Islam terutama universitas, harus mencerminkan nilai-nilai Insan
Kulli. Pemimpin universitas pun idealnya adalah sosok Insan Adabi, yakni pribadi yang
menguasai ilmu fardhu ‘ain serta berkomitmen terhadap nilai-nilai keagamaan,
filsafat, dan sosial budaya Islam.

Prof. Naquib Al-Attas menjelaskan bahwa sejatinya diri manusia itu ada di
dalam dua unsur, yaitu sifat ‘aqli dan sifat hewani. Sifat hewani ini mendorong untuk
kepuasan dan kebutuhan jasad, sedangkan sifat ‘aqli cenderung memenuhi kebutuhan
ruhani. Ketika sifat hewani manusia lebih dominan daripada akalnya, maka manusia
akan sangat mudah mengikuti nafsunya. Maka sebaliknya jika akalnya lebih menguasai
dirinya daripada sifat hewani maka manusia akan mencapai kepada kesempurnaan
jiwa. (Al-Attas, 2007) Manusia ideal adalah mereka yang mampu mengendalikan jiwa
intelektual untuk mengendalikan jiwa hewaninya. Karena secara fitrah, jiwa
intelektual memiliki kedudukan yang lebih tinggi daripada jiwa hewani (Ihsan,
Khoerudin, et al., 2022)

Kebebasan dalam Islam dipahami al-Attas sebagai ikhtiyar, yakni kemampuan

memilih yang baik berdasarkan akal dan ilmu. Ini berbeda dari konsep kebebasan

152 Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157



Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas

Barat yang menolak batasan moral. Kebebasan sejati justru adalah tunduk pada
kebenaran yang bersumber dari wahyu, dan bukan mengikuti hawa nafsu. Maka,
manusia yang mampu menaklukkan nafsunya dan mengembangkan akalnya dalam
bingkai adab adalah wujud dari Insan Kulli.

Ciri Insan Kulli mencakup lima bentuk adab, yaitu adab kepada Allah, diri
sendiri, sesama manusia, ilmu, dan alam. Ia menyadari bahwa seluruh eksistensi di
dunia adalah tanda-tanda (ayat) yang mengarah kepada Tuhan. lmu yang dikuasainya
bukan hanya untuk kepentingan duniawi, tetapi sebagai sarana menuju pengenalan
spiritual kepada Allah. Oleh karena itu, konsep manusia universal ini berpijak pada
kesatuan antara aspek rasional, spiritual, dan etis. Konsep ini sangat relevan dalam
pengembangan ilmu psikologi dan pendidikan Islam. Pendidik perlu memahami jiwa
manusia secara mendalam untuk membimbingnya menuju kesempurnaan sebagai
Insan Kulli. Al-Attas menekankan istilah ta’dib sebagai bentuk pendidikan Islam yang
integratif, yang memadukan ilmu pengetahuan dengan worldview Islam. Dengan
demikian, Insan Kulli adalah fondasi dalam membangun manusia beradab yang mampu

menyumbang pada peradaban Islam yang bermartabat.

D. SIMPULAN

Konsep manusia ideal dalam perbandingan antara Friedrich Nietzsche dan Syed
Muhammad Naquib al-Attas menunjukkan perbedaan mendasar dalam landasan
ontologis dan orientasi nilai. Nietzsche melalui gagasan Ubermensch menawarkan
idealitas manusia yang berakar pada nihilisme, penolakan terhadap nilai-nilai
metafisik, dan pengafirmasian kehendak untuk berkuasa sebagai sumber makna
eksistensial. Ubermensch adalah individu yang menciptakan nilai-nilainya sendiri,
menolak moral tardisional dan agama, dan menjadikan dirinya sebagai pusat
penentuan makna hidup. Sebaliknya, al-Attas menempatkan manusia ideal dalam
kerangka metafisika Islam yang menekankan adab, keterikatan pada perjanjian
primordial dengan Tuhan (mitsaq), dan penyatuan antara akal, spiritualitas, dan ilmu
dalam kerangka kehambaan kepada Allah SWT.

Manusia ideal dalam pandangan al-Attas, yakni Insan Kulli atau Insan Adabi,
merupakan sosok yang sadar akan posisinya dalam tatanan Illahi, menjalani hidup
sesuai dengan nilai-nilai wahyu, dan menjadikan ilmu sebagai sarana pengenalan
spiritual kepada Tuhan. Dalam konteks ini, pendidikan dan pembangunan manusia

tidak hanya berorientasi pada aspek rasional, tetapi juga pada penyucian jiwa dan

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 153



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha

pengembangan adab. Hal ini bertolak belakang dengan Ubermensch Nietzsche yang
membebaskan diri dari segala bentuk otoritas transendental. Perbandingan ini
menegaskan bahwa arah dan tujuan pembentukan manusia ideal sangat ditentukan
oleh paradigma falsafah yang mendasarinya, antara humanisme sekuler yang

individualistik dan pandangan Islam yang holistik dan teosentris

154 Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157



Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas

REFERENCES

Abdullah, M. Z. 1. & wan S. W. (2021). Adab dan Peradaban: Karya Pengi’tirafan Untuk
Syed Muhammad Naquib Al-Attas. MPH. Group Publishing Sdn Bhd.

Abubakar, R. (2021). Pengantar Metodologi Penelitian. SUKA-Press UIN Sunan Kalijaga.

Aditya, D. (2013). Data Dan Metode Data Pengumpulan Data Penelitian. Politeknik
Kesehatan Surakarta.

Afifah, M. N. (2022). Konsep Insan Kamil Ibnu Arabi (Kajian Spiritual Healing terhadap
Gangguan Jiwa). OSF Reprint, 1-16.

Ahmad Rizal, D. (2020). Konsep Manusia Sempurna Menurut Pandangan Friedrich
Williams Nietzsche Dan Ibnu Arabi; Sebuah Analisa Komparatif. Refleksi Jurnal
Filsafat Dan Pemikiran Islam, 20(1), 69-83.

Al-attas, S. M. N. (2005). Risalah Untuk Kaum Muslimin. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1978). Islam and Schularism. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1992). Islam: The Concept of Religion and the Foundation of Ethics and
Morality. Dewan Bahasa dan Pustaka.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to The Metaphysics of Islam. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (2007). Tinjauan Ringkas Peri [Imu dan Pandangan Alam. Universitas
Sains Malaysia.

Ambun, 0. F. (2024). Ubermensch: Konsep Manusia Ideal Menurut Friedrich W.
Nietzsche. Ledalero Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif.

Ariani, R, & Ritonga, M. (2024). Analisis Pembinaan Karakter: Membangun
Transformasi Insan Kamil Menurut Pemikiran Imam Al-Ghazali. Jurnal Inovatif
Manajemen Pendidikan Islam, 3(2), 174-187.

Baidan, N. (2015). Metodologi Khusus Penelitian Tafsir. Institut Agama Islam Negeri
Surakarta.

Dacey, M. (2017). Anthropomorphism as Cognitive Bias. Philosophy of Science, 84(5),
1152-1164.

Daud, W.M. N. W. (2017). Peranan University: Pengislaman lImu Semasa, Penafibaratan,
dan Penafijajahan. CASIS-HAKIM.

Effendi, D. (1987). Adam, Khudi, dan Insan Kamil: Pandangan Igbal tentang Manusia.
Pustaka Grafitipers.

Friedrich Nietzsche. (2001a). The Anti-Christ, Ecce Homo, Twilight of the Idols, Aaron
Ridley & Judith Norman (Ed). Cambridge University Press.

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 155



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha

Friedrich Nietzsche. (2001b). The Gay Science With a Prude in German Rhymes and an
Appendix of Songs. Cambridge University Press.

Friedrich Nietzsche. (2015). Zarathustra Terj H.B. Jassin. Narasi.

Hasan, F. (1992). Berkenalan dengan Eksistensialisme. Pustaka Jaya.

Hasib, K. (2020). Konsep Insan Kulli menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas.
Tasfiyah, 4(2).

Husaini, A. (2013). Filsafat [Imu Prespektif Barat dan Islam. Gema Insani.

Ihsan, N. H., Jamal, Kusuma, A. R, Sakti, M. D. A. B,, & Rahmadi, A. (2022). Worldview
Sebagai Landasan Sains dan Filsafat: Perspektif Barat dan Islam. jJurnal
Reflektika, 17(1), 31-61.

Ihsan, N. H., Khoerudin, F., & Kusuma, A. R. (2022). Konsep Insan Kamil Al-Jilli Dan Tiga
Elemen Sekularisme. AL-AFKAR : Journal for Islamic Studies, 5(4), 48-66..

Igbal, M. (1985). Pesan dari Timur judl asli “Payam-1 Mashriq” terj Abdul Hadi. Penerbit
pustaka.

Igbal, M. (2013). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Stanford University
Press.

Igbal, S. M. (1976). Rahasia-Rahasia Pribadi terj Bahrum Rangkuti. Penerbit Bulan
Bintang.

Kaufmann, W. (1950). Nietzsche Philosopher, Psycologist, Antichrist. Princenton
University Press.

Latifah, S. N. (2021). Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidik dan Peserta Didik dalam
Kitab Thya’ Ulumuddin. Institut Agama Islam Negeri Palangkaraya, 1-102.

Levine, P. (2002). Nietzsche Krisis Manusia Modern. IRCiSoD.

Lorens Bagus. (1996). Kamus Filsafat. Gramedia Pustaka Utama.

Magnis-Suseno, F. (2006). Menalar Tuhan. Kanisius.

Putra, . K. R. (2022). TRAGEDI PEMBUNUHAN TUHAN DALAM MENCIPTAKAN
MANUSIA UNGGUL (Konstruk Pemikiran Fredrich Nietzsche). JURNAL
PENALARAN RISET (Journal of Reasoning Research), 1(01), 32-39.

Rahmat Ardi Nur Rifa Da’i, Cep Gilang As-Shufi, F. K. (2021). Konsep Manusia Ideal:
Studi Komparatif Pemikiran Abdul Karim Al-Jili dan Friedrich Wilhelm
Nietzsche. Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 3, 49-58.

Rahmawati, D., & Insiroh, E. P. (2022). Hakikat Manusia dalam Filsafat Islam; Menguak
Hakikat Manusia dalam Filsafat Ibnu Arabi. Indonesian Journal of Islamic

Theology and Philosophy, 4(1), 1-21.

156 Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157



Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas

Robert C. Bogdan & Sari Knopp Biklen. (1982). Qualitative Research for Education: An
Introduction to Theory and Methods.

Saiyidain, K. G. (1981). Percikan Filsafat Igbal tentang Pendidikan Terj M.I. Soelaiman.
CV. Diponegoro.

Sandimula, N. S. (2023). De-Westernisasi Konsep Manusia: Menelaah Konsep Syed
Naquib Al-Attas tentang Hakikat Manusia. Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran

Sunardj, S. (1996). Nietzsche. LKiS.

Suseno, F. M. (1997). 13 Tokoh Etika Sejak Zaman Yunani Sampai Abad ke-19. Kanisius.

Syahid, A. (2001). Dunia Imaginal Ibnu ’Arabi: kretivitas imajinasi dan persoalan
diversitas agama. Risalah Gusti.

Tampilang, R. (2024). Agama Kehilangan Tuhan: Sebuah Telaah Kritis “Kematian
Tuhan” Dari Friedrich W. Nietzsche dan Pembacaanya di Indonesia. Haggadah:
Jurnal Teologi Dan Pendidikan, 5(1), 50-58.

Wiguna, R. W. (2023). Pemikiran Filsafat Nietzsche dan Sosiologi UBERMENCH.
ZARATHUSTRA Jurnal Sosiologi Dan Filsafat, 1(1), 1-12.

Zarkasyi, H. F. (2010). Peradaban Islam: Makna dan Strategi Pembangunannya. Cios.

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 157



