
       OPEN ACCESS 
Mustaneer, Vol. 1 No. 2, 2025, Page 142-157 

E-ISSN: 3018-9585 
DOI: https://doi.org/10.61630/mjitc.v1i2.13  

mustaneer.crjis.com 

142 
©  2025 by  the  authors;  This  is  an  Open  Access  article  distributed  under  the  terms  of  the Creative  Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

 

Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche 

dan Syed M Naquib Al-Attas 

 

Randi Rizananta1, Alwan Abidin2, Dzatu Aliviatin Nuha3 

1.2.3 Universitas Darussalam Gontor, Ponorogo, Indonesia  
 

Article Info Abstract 

Article History 

Submitted 13-09-2025 

Revised 25-10-2025 

Accepted 22-11-2025 

Published 02-12-2025 

 

This study discusses the comparison between the concept of the ideal human 
in Friedrich Nietzsche's thinking with the idea of Übermensch and Syed 
Muhammad Naquib al-Attas with the concept of Insān Kullī. This research 
is important because it delves into the ontological foundations that shape 
the direction and values in the formation of the ideal human being, which 
directly impacts the direction of civilization. The purpose of this research is 
to analysis the basic characteristics of each concept and to reveal the 
fundamental differences in Western and Islamic worldviews. This research 
uses a qualitative approach with a literature review and descriptive 
analysis method. The results of this research show that Übermensch is an 
individual who rejects transcendent values and builds an autonomous 
existence through the will to power, while Insān Kullī is a civilised figure 
who submits to revelation and balances reason and spirituality. The novelty 
of this research lies in its comprehensive comparative approach between 
two contrasting philosophical paradigms. Its implications are that 
understanding the ideal human being within the framework of each 
metaphysics is crucial in determining the direction of education, social 
development, and civilisational identity. These findings are also relevant as 
a conceptual foundation for the development of education and character 
building based on spiritual and intellectual values. 
 
Penelitian ini membahas perbandingan antara konsep manusia ideal 
dalam pemikiran Friedrich Nietzsche dengan gagasan Übermensch dan 
Syed Muhammad Naquib al-Attas dengan konsep Insān Kullī. Penelitian 
ini penting karena mendalami fondasi ontologis yang membentuk arah 
dan nilai-nilai dalam pembentukan manusia ideal, yang berdampak 
langsung pada arah peradaban. Tujuan penelitian ini adalah untuk 
menganalisis karakteristik dasar masing-masing konsep serta 
mengungkap perbedaan mendasar dalam pandangan hidup Barat dan 
Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
studi kepustakaan dan analisis deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa Übermensch adalah individu yang menolak nilai-nilai transenden 
dan membangun eksistensi otonom melalui kehendak untuk berkuasa, 
sedangkan Insān Kullī adalah sosok yang beradab, tunduk pada wahyu, 
dan seimbang antara akal dan spiritualitas. Kebaruan dari penelitian ini 
terletak pada pendekatan perbandingan yang menyeluruh antara dua 
paradigma filosofis yang kontras. Implikasinya, pemahaman terhadap 
manusia ideal dalam kerangka metafisika masing-masing sangat 
menentukan arah pendidikan, pembangunan sosial, dan identitas 
peradaban. Temuan ini juga relevan sebagai landasan konseptual dalam 
pengembangan pendidikan dan pembentukan karakter berbasis nilai 
spiritual dan intelektual. 

Keywords:  

Ideal Human Being; 

Friedrich Nietzcshe;  

Al-Attas 

 

Correspondence: 

randirizananta@gmail

.com 

https://doi.org/10.61630/mjitc.v1i2.13
https://crjis.com/index.php/civilizationresearch/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:randirizananta@gmail.com
mailto:randirizananta@gmail.com


  Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas  
 

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 143 

 

A. PENDAHULUAN 

Manusia senantiasa menjadi pusat perhatian pemikiran filsafat, baik dalam 

tradisi Barat maupun Islam. Pertanyaan tentang hakikat manusia, peran dan tujuan 

hidupnya telah melahirkan berbagai konsepsi mengenai figur manusia ideal. Dalam 

konteks filsafat Barat modern, Nietzsche memperkenalkan gagasan Übermensch 

(manusia unggul), yaitu individu yang mampu menciptakan nilai-nilainya sendiri 

tanpa bergantung pada moralitas tradisional dan agama(Friedrich Nietzsche, 2015). 

Konsep ini lahir dari kritik terhadap dekadensi budaya dan runtuhnya fondasi 

metafisika Barat. Keruntuhan yang kemudian oleh Nietzsche dinamakan “kematian 

tuhan”(Suseno, 1997). Sebaliknya, dalam khazanah pemikiran Islam, Syed Muhammad 

Naquib al-Attas merumuskan konsep Insān Kullī atau Insān Adabī (manusia universal 

dan beradab) yang idealnya hidup pada nilai-nilai wahyu, serta memiliki 

keseimbangan antara akal, spiritualitas, dan adab. 

Perbandingan antara Übermensch dan Insān Kullī mencerminkan perbedaan 

pandangan hidup (worldview) yang sangat fundamental. Übermensch muncul dari 

latar nihilisme pascamodern yang menolak eksistensi Tuhan. Nihilisme dipahami 

sebagai kondisi keruntuhan total terhadap seluruh sistem nilai dan makna yang selama 

ini menopang berbagai aspek kehidupan manusia, terutama dalam ranah agama, yang 

mencakup pula aspek moral, serta ilmu pengetahuan(Tampilang, 2024). Ketika kedua 

pilar fundamental ini runtuh, manusia mengalami krisis eksistensial yang mendalam, 

di mana ia kehilangan orientasi, pegangan, dan kepastian dalam memahami realitas 

dunia, kehidupannya, dan bahkan identitas dirinya sendiri(Sunardi, 1996). Sementara 

Insān Kullī berakar pada kesadaran akan perjanjian manusia dengan Tuhan dan 

dorongan untuk kembali kepada fitrah melalui ilmu dan amal yang beradab. 

Konsepsi tentang manusia merupakan fondasi mendasar dalam membentuk 

pandangan hidup (worldview) seseorang maupun suatu peradaban(Zarkasyi, 2010). 

Barat dan Islam memiliki pandangan hidup yang berbeda(Ihsan, Jamal, et al., 2022). 

Barat telah menafikan adanya peran wahyu untuk membimbing akal dan panca indera 

manusia, mereka juga lebih mengedepankan rasio dan fakta untuk menentukan 

kebenaran(Husaini, 2013). Dalam Islam, worldview merupakan cara pandang hidup 

yang didasarkan pada wahyu Tuhan untuk menjangkau aspek fisik dan 

metafisik(Abdullah, 2021). Setiap konsep dalam pandangan hidup umat Islam berelasi 



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha 

   

144                                       Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157 

dalam satu kesatuan yang tak bisa dipisahkan yang semuanya bersumber kepada 

konsep Tuhan(Al-Attas, 1978).   

Cara manusia memahami hakikat dirinya akan sangat memengaruhi arah pikir 

serta orientasi tindakannya dalam menjalani kehidupan. Kesalahan dalam memahami 

hakikat eksistensinya bukan hanya berdampak pada kekeliruan nilai dan etika yang 

dianut, tetapi juga dapat menyesatkan arah pembangunan pribadi maupun sosial. Oleh 

karena itu, gagasan tentang manusia ideal tidak sekadar menjadi wacana teoritis, 

melainkan turut menentukan arah peradaban dan kebudayaan secara keseluruhan. 

Beberapa penelitian yang pernah dilakukan tentang tema yang sama dengan 

pembahasan ini adalah Übermensch: Konsep Manusia Ideal Menurut Friedrich W. 

Nietzsche yang ditulis oleh Onessimus Febryan Ambun.(Ambun, 2024) Kemudian 

Konsep Manusia Ideal: Studi Komparatif Pemikiran Abdul Karim Al-Jili dan Friedrich 

Wilhelm Nietzsche yang ditulis oleh Rahmat Ardi, Cep Gilang, dan Fachri 

Khoeruddin,(Rahmat Ardi Nur Rifa Da’i, Cep Gilang As-Shufi, 2021) dan De-

Westernisasi Konsep Manusia: Menelaah Konsep Syed Naquib Al-Attas tentang 

Hakikat Manusia yang ditulis oleh Nur Shadiq Sandimula.(Sandimula, 2023) Dalam 

penelitian-penelitian sebelumnya, pembahasan mengenai konsep manusia ideal 

menurut Friedrich W. Nietzsche maupun Syed Muhammad Naquib al-Attas telah 

banyak dilakukan. Kajian-kajian tersebut umumnya berfokus pada pemaparan 

pandangan masing-masing tokoh secara terpisah, baik dalam konteks filsafat Barat 

modern yang diwakili oleh Nietzsche maupun dalam perspektif pemikiran Islam 

kontemporer yang diusung oleh al-Attas. Dengan demikian, penelitian ini berusaha 

mengisi kekosongan tersebut dengan mengkaji secara komparatif pandangan kedua 

tokoh, sehingga dapat memberikan pemahaman yang lebih utuh mengenai bagaimana 

manusia ideal diposisikan, baik dalam horizon filsafat Barat maupun dalam tradisi 

intelektual Islam. 

Tulisan ini berupaya mengkaji dua konsep besar mengenai manusia ideal yang 

lahir dari tradisi pemikiran yang berbeda. Übermensch sebagaimana digagas oleh 

Friedrich Nietzsche dalam kerangka filsafat Barat modern, serta Insān Kāmil dalam 

kerangka pemikiran Islam, khususnya sebagaimana dikembangkan oleh Syed 

Muhammad Naquib al-Attas. Keduanya menawarkan pendekatan yang kontras dalam 

melihat potensi dan tujuan akhir manusia, yang pertama menolak nilai-nilai 

transenden demi afirmasi eksistensi otonom, sementara yang lain meneguhkan nilai-

nilai ilahiah sebagai landasan utama bagi penyempurnaan diri manusia. Pembahasan 



  Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas  
 

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 145 

ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana 

pandangan metafisis membentuk struktur etika dan visi kemanusiaan dalam suatu 

sistem pemikiran. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan pada penelitian ini adalah penelitian 

kualitatif (Baidan, 2015). Jenis penelitian bersumber pada data kepustakaan atau 

library research(Abubakar, 2021). Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini 

menggunakan jenis pengumpulan data melalui dokumentasi, dimana data diambil dari 

kajian terhadap buku, teks, majalah, dan literatur lain yang selaras dengan 

permasalahan yang dikaji(Aditya, 2013). Penelitian ini menggunakan metode analisis 

deskriptif, yaitu teknik analisis yang bertujuan untuk menggambarkan subjek 

berdasarkan data variabel yang diperoleh dari objek penelitian(Robert C. Bogdan & 

Sari Knopp Biklen, 1982). Penulis mengumpulkan data yang berkaitan dengan konsep 

manusia ideal dalam prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas. Data 

tersebut kemudian dianalisis untuk mengidentifikasi karakteristik dasarnya. 

Selanjutnya, penulis menginterpretasikan hasil analisis guna memahami hubungan 

antar variabel dan menyajikan temuan dalam bentuk naratif. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Übermensch (Manusia Unggul) Friedrich Nietzsche 

Dalam salah satu karyanya The Gay Science, Nietzsche mendeklarasikan bahwa 

Tuhan telah mati. (Friedrich Nietzsche, 2001) Kematian Tuhan, sebagaimana 

dikemukakan oleh Nietzsche, merupakan simbol runtuhnya fondasi metafisis dan 

moral agama tradisional yang selama ini menopang kehidupan manusia. Fenomena 

ini menandai lahirnya kondisi eksistensial baru, di mana manusia tidak lagi 

menggantungkan makna hidupnya pada entitas transenden(Dacey, 2017). Dalam 

dunia pasca kematian Tuhan ini, manusia mengambil alih peran sebagai pencipta nilai 

dan bertanggung jawab atas eksistensinya sendiri(Putra, 2022). Melalui gagasan will 

to power, Nietzsche menegaskan dorongan fundamental manusia untuk melampaui 

dirinya, mencapai otonomi spiritual, dan mentransformasi dirinya menjadi 

Übermensch, subjek yang mampu menciptakan nilai-nilai luhur secara autentik tanpa 

bersandar pada struktur nilai eksternal(Wiguna, 2023). 



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha 

   

146                                       Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157 

Übermensch adalah gagasan terakhir dari pemikiran Nietzsche tentang 

kehidupan manusia. Ubermesch adalah tahap dimana manusia telah mencapai derajat 

tertinggi dalam kehidupannya dan tidak dapat dikendalikan oleh siapa pun. Dalam 

kamus filsafat istilah ini dibagi menjadi dua kata, Uber (atas) dan Mensch (manusia), 

yang menjadi dasar pemahaman tentang Übermensch(Lorens Bagus, 1996). 

Übermensch dapat berarti sebagai terlalu baik (over goodbess), terlalu penuh, melebihi 

kebaikan, abadi, di atas pahlawan, atau di atas manusia pada umumnya(Kaufmann, 

1950). Dalam pemikiran Nietzsche, Übermensch tampil sebagai figur simbolik dalam 

pergulatan eksistensial manusia akan makna. Ia bukan sekadar ideal etis, melainkan 

proyek transvaluasi nilai, tempat manusia melampaui determinasi moral lama demi 

penciptaan makna baru atas eksistensinya. Melalui Übermensch, Nietzsche 

mengisyaratkan bahwa hidup tidak menemukan maknanya secara eksternal, 

melainkan diciptakan melalui kehendak kuasa yang mengafirmasi kehidupan itu 

sendiri(Levine, 2002). 

Melalui figur Übermensch, Nietzsche menggugah kesadaran manusia untuk 

menghidupi dunia ini secara autentik, bukan melarikan diri darinya. Manusia, dalam 

kerentanannya, menjadi jembatan menuju transendensi eksistensial, sebuah peralihan 

menuju Übermensch, tatkala hidupnya digerakkan oleh kehendak untuk berkuasa, 

yakni dorongan kreatif yang menata dan menegaskan nilai-nilai baru. Übermensch 

bukan sekadar manusia superior, melainkan bentuk eksistensi baru yang 

membebaskan diri dari belenggu sistem moral agama tradisional.  

Dalam mencapai Übermensch manusia membutuhkan kebebasan dan keinginan 

untuk berkuasa. Menurut Nietzsche, manusia unggul adalah yang selalu memiliki 

dorongan yang kuat untuk menjadi manusia yang berkuasa, dan bersemangat dalam 

mengatasi sebuah persoalan yang ada pada dirinya maupun sekitar(Ahmad Rizal, 

2020) Tetapi agar manusia bisa mencapai pada tingkatan Ubermencsh, maka Tuhan 

harus dibunuh. Dengan terbunuhnya Tuhan, maka manusia dapat menjadi Tuhan. 

Ketika Tuhan telah mati maka yang tersisa hanyalah sebuah kekosongan(Magnis-

Suseno, 2006).  Jika Tuhan masih hidup, maka Übermensch tidak akan bisa terwujud. 

Apabila kehidupan diposisikan sebagai tujuan tertinggi, maka eksistensi manusia 

diarahkan pada proses penemuan diri yang otentik, yang terejawantah dalam 

dorongan fundamental untuk merealisasikan kehendak untuk berkuasa (will to power) 

sebagai ekspresi terdalam dari eksistensialitasnya. (Friedrich Nietzsche, 2001) 



  Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas  
 

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 147 

Nietzsche menekankan bahwa keberanian merupakan kualitas esensial bagi 

terwujudnya Übermensch. Manusia unggul adalah mereka yang memiliki keberanian 

eksistensial untuk menatap langsung kenyataan, menghadapi penderitaan, dan 

menanggung beban hidup tanpa ilusi metafisis. Dalam proses menjadi Übermensch, 

individu dituntut untuk mengafirmasi penderitaan sebagai bagian tak terpisahkan dari 

eksistensi, sebab hanya melalui penghadapan yang jujur terhadap tantangan dan 

kesakitanlah kehendak untuk berkuasa dapat mewujud secara otentik(Hasan, 1992). 

Übermensch bagi Nietzsche merupakan figur ideal yang menandai transvaluasi 

nilai-nilai, yakni kemampuan manusia untuk mengafirmasi kehidupan dan 

menciptakan nilai-nilainya sendiri tanpa mengandalkan otoritas metafisis atau realitas 

transenden. Dalam kerangka ini, Nietzsche menolak gagasan tentang nilai-nilai absolut 

yang melekat pada dunia atau manusia. Sebaliknya, makna hidup muncul melalui 

proses kreatif dan afirmatif yang terwujud dalam pencapaian Übermensch. Übermensch 

merupakan figur eksistensial yang mengafirmasi kehidupan secara radikal, yakni 

individu yang menerima dan mencintai keberadaan dunia, tanpa mengharapkan 

makna dari luar realitas ini. Dengan menjadi Übermensch, individu mencapai otonomi 

eksistensial yang utuh, yakni kemampuan untuk memegang kendali atas 

kehidupannya sendiri sekaligus memikul tanggung jawab penuh atas setiap pilihan 

dan tindakannya. Dalam kerangka ini, will to power berperan sebagai kekuatan 

pendorong utama yang memungkinkan manusia untuk mengatasi tantangan dan 

menciptakan dirinya secara autentik. 

Übermensch menolak ketergantungan pada sistem moral tradisional dan 

agama, karena keduanya dipandang sebagai konstruksi yang menghambat potensi 

kreatif manusia. Sebaliknya, Übermensch adalah sosok yang senantiasa mampu 

menciptakan nilai-nilai dan norma-norma baru yang bersumber dari kehendaknya 

sendiri, tanpa tunduk pada determinasi eksternal. Ia menolak konformitas, hidup 

dengan keunikan, dan menjadikan dirinya sebagai sumber nilai. 

2. Konsep Manusia Ideal dalam Pandangan Sarjana Muslim  

Konsep manusia ideal dalam Islam disebut dengan istilah Insān Kāmil. Dalam 

kerangka pemikiran Islam, konsep Insān Kāmil merepresentasikan bentuk ideal 

manusia yaitu sebuah aktualisasi dari potensi diri yang melampaui batas-batas 

intelektual semata.  Insān Kāmil  adalah manifestasi keutuhan hakikat manusia, di mana 



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha 

   

148                                       Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157 

akal budi yang bersatu dengan etika luhur, kejujuran sebagai laku eksistensial, dan 

keharmonisan hidup yang selaras dengan tatanan kehendak Ilahi.  

Konsep Insān Kāmil menurut pandangan Imam Al-Ghazali merupakan refleksi 

metafisis tentang kesempurnaan eksistensial manusia dalam Islam. Ia menandai 

tercapainya puncak perjalanan spiritual dan intelektual, di mana jiwa manusia 

terangkat dari kegelapan hawa nafsu menuju cahaya ma'rifah(Ariani & Ritonga, 2024). 

Dalam lanskap intelektual karya-karyanya, Al-Ghazali menegaskan bahwa Insān Kāmil 

merupakan entitas manusiawi yang telah mencapai korespondensi ontologis antara 

akal (‘aql), nafsu (nafs), dan akhlak (khuluq) (Latifah, 2021) 

Menurut Ibn ‘Arabi, tingkat kesempurnaan manusia dalam menjalani 

penghambaan (‘ubudiyah) kepada Tuhan hanya dapat dicapai jika seseorang menjadi 

hamba-Nya yang sejati. Manusia sempurna adalah mereka yang sepenuhnya menjadi 

hamba Tuhan, tanpa bertindak atas kehendak pribadi, karena keberadaan dirinya 

telah disingkirkan. Dengan kata lain, segala tindakan mereka merupakan perwujudan 

dari kehendak Tuhan melalui diri mereka(Rahmawati & Insiroh, 2022). Seorang Insān 

Kāmil tidak hanya merupakan aspirasi tertinggi manusia, yakni manusia yang tidak 

mengaktuakisasikan bentuk keilahian dalam dirinya. Keberadaannya menyatu dalam 

tatanan Tuhan, di mana dirinya menjadi medium kehendak Tuhan, bukan sekadar 

subjek etika manusiawi. Menjadi manusia ideal berarti mampu bertransendensi dalam 

segala kondisi, tunduk pada tatanan kebijaksanaan Ilahi yang melampaui konvensi 

moral dan hukum-hukum buatan manusia. Oleh karena itu, manusia dituntut untuk 

secara aktif menapaki jalan eksistensial yang ditunjukkan oleh wahyu, demi 

menyelaraskan dirinya dengan realitas hakiki yang absolut. (Syahid, 2001) 

Ibn ‘Arabi menyatakan jika seseorang ingin mencapai kepada derajat Insān 

Kāmil atau manusia ideal, maka seharusnya dia mengikuti dan mencontoh ajaran-

ajaran Nabi Muhammad Saw. Karena perwujudan Insān Kāmil ini yang dapat dilihat 

secara sempurna. (Afifah, 2022) Manusia ideal menempati posisi sentral sebagai 

khalifah atau wakil Tuhan di muka bumi, yang secara ontologis menjadi sebab awal 

munculnya alam semesta. Keberadaan alam dan seluruh isinya bergantung pada 

eksistensi manusia ideal, karena hanya melalui dirinya tujuan penciptaan alam 

semesta ini yakni manifestasi sempurna nama-nama dan sifat-sifat Tuhan bisa 

tercapai. Tanpa manusia ideal, alam kehilangan makna dan fungsi hakikinya, sehingga 

akan lenyap. 



  Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas  
 

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 149 

Selain peran metafisis tersebut, manusia ideal juga menjalankan fungsi sosial 

sebagai penjaga tatanan kehidupan. Ia bertanggung jawab mewujudkan nilai-nilai 

ilahiah dalam masyarakat melalui penciptaan keadilan, kemakmuran, dan 

ketenteraman. Dengan demikian, manusia ideal bukan hanya cerminan sempurna 

sifat-sifat Tuhan, tetapi juga aktor utama dalam membumikan kehendak Ilahi dalam 

kehidupan dunia. 

Menurut Muhammad Iqbal, Insān Kāmil adalah taraf atau derajat yang dapat 

dicapai oleh khudi dalam perkembangannya. Khudi adalah salah satu konsep dari 

filsafat Muhammad Iqbal, serta menjadi penopang untuk bangunan pemikirannya. 

(Saiyidain, 1981) Filsafat Iqbal tentang khudi merupakan kritik dan sekaligus koreksi 

terhadap pandangan dan sikap yang kurang memperhatikan pentingnya nilai diri. (M. 

Iqbal, 2013) Pertama, golongan yang memandang kehidupan didunia ini hanya sebuah 

bayangan saja dan kedua, golongan yang hanya mengagungkan materi saja sehingga 

nilai kehidupan tidak lebih tinggi dibandingkan material.  

Insān Kāmil dalam pandangan Muhammad Iqbal adalah seorang mukmin sejati 

yang dalam dirinya tercermin sifat-sifat luhur dalam wawasan, perbuatan dan 

kebijaksanaan. Insān Kāmil adalah khalifah tuhan di dunia ini, menjadi wakil Illahi di 

dunia dalam bentuk perkembangan diri yang tertinggi. (Effendi, 1987) Insān Kāmil 

tidak memperlakukan agamanya sebagai dogma yang kikuk. Seluruh hidupnya dijalani 

dengan penuh semangat, kretivitas, dan sesuai dengan kehendak Tuhan. (M. Iqbal, 

1985) Cita-cita Iqbal tentang Insān Kāmil sebagai bentuk manusia ideal, dan 

merupakan tingkat tertinggi dari diri dilatarbelakangi oleh kerinduan terhadap Tuhan 

dan rasa bertanggung jawab karena amanah sebagai khalifah Tuhan di bumi. Insān 

Kāmil menurut Iqbal harus dilalui dalam tiga fase, pertama tunduk dan taat hanya 

kepada hukum-hukum yang telah ditetapkan Allah Swt, kedua, menguasai diri (self 

control), dan ketiga menjadi khalifah Tuhan yaitu seorang yang menjadi wakil Allah di 

bumi dimana ia adalah seorang mukmin yang mampu benar-benar taat kepada Tuhan 

dan mampu mengendalikan diri(S. M. Iqbal, 1976).  

Nietzsche dengan konsep Übermensch-nya sering disebut sebagai inspirator 

konsep Insān Kāmil Iqbal. Beberapa tokoh timur yang otoritatif mengenai pandangan 

Iqbal menolak klaim tersebut. Relasi antara konsep Übermensch Nietzsche dan Insān 

Kāmil Muhammad Iqbal menghadirkan dialektika yang menggugah. Keduanya, dalam 

tataran eksistensial, memang menekankan praksis sebagai jalan menjadi. Namun, titik 

tolak ontologis keduanya saling bertentangan secara radikal. Übermensch lahir dari 



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha 

   

150                                       Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157 

rahim nihilisme, dari pengandaian “kematian Tuhan” yang melucuti makna metafisik 

dari kehidupan, lalu menggantikannya dengan afirmasi terhadap kehendak untuk 

berkuasa sebagai bentuk penemuan diri tertinggi. Sementara itu, Insān Kāmil Iqbal 

justru berakar dari kerinduan akan yang transenden, dari cinta yang mengalir kepada 

Tuhan sebagai sumber segala eksistensi. 

Nietzsche memposisikan Übermensch sebagai individu yang menolak segala 

bentuk norma eksternal, baik etika, moral, maupun agama, demi menciptakan nilai-

nilai baru yang sepenuhnya emanasi dari dirinya sendiri. Dalam hal ini, ia menjadi 

arsitek keberadaannya yang otonom. Sebaliknya, Insān Kāmil bukanlah penolak 

norma, melainkan penafsir dan penyempurna norma melalui cinta dan kesadaran 

spiritual. Ia tidak membebaskan diri dari Tuhan, melainkan menyatu dalam dinamika 

ilahiah yang mencipta dan mencinta. Dengan demikian, jika Übermensch adalah simbol 

penaklukan dunia melalui kekuatan, maka Insān Kāmil adalah simbol penyucian dunia 

melalui cinta dan kesadaran akan Yang Mutlak. 

3. Konsep Manusia Ideal menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Prof. Muhammad Naquib Al-Attas menjelaskan konsep manusia ideal dengan 

menggunakan beberapa terminologi, seperti Insān Kullī, manusia universal (Universal 

Man) yang pada intinya adalah manusia yang beradab (Insān Adabī)(Daud, 2017). 

Konsep Insān Kullī atau manusia universal merupakan gagasan utama dalam 

pandangan hidup Islam menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas. Ia 

menggambarkan manusia ideal yang beradab (Insān Adabī), yakni manusia yang 

memahami kedudukan dirinya dalam tatanan Tuhan dan bertindak sesuai dengan ilmu 

dan nilai-nilai kebenaran. Konsep ini berakar pada pemahaman metafisika Islam, di 

mana manusia memiliki perjanjian primordial (mītsāq) dengan Tuhan sebelum lahir 

ke dunia, dan membawa fitrah untuk tunduk dan mengabdi kepada-Nya. 

Ibnu Abbas mengatakan bahwa Insān atau manusia berasal dari kata nasiyā, 

yang artinya lupa. Sesungguhnya manusia lupa dengan perjanjian awal (mīstāq) antara 

dirinya dengan Allah Swt yang terjadi sebelum kehadirannya di dunia ini. Perjanjian 

primordial ini merepresentasikan bentuk kesaksian eksistensial manusia terhadap 

keesaan dan ketuhanan Allah Swt yang berlangsung di alam ruh sebelum 

penciptaannya secara fisik. Dalam dimensi pra-material tersebut, manusia 

mengikrarkan suatu perjanjian suci (mīstāq) yang menegaskan komitmennya sebagai 

hamba yang tunduk dan menyembah hanya kepada Allah Swt. 



  Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas  
 

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 151 

Menurut Prof. Syed Muhammad Naquib al-Attas, kondisi perjanjian (mīstāq) 

merupakan momen ketika manusia berada dalam keadaan spiritual paling sempurna. 

Dalam situasi transendental ini, manusia mampu mengenal Allah Swt. secara autentik 

dan bahkan mengalami penyaksian langsung (syuhūd) terhadap realitas kebenaran 

yang paling tinggi. (Al-Attas, 1995) Proses pengenalan (ma‘rifah) dan pengakuan 

eksistensial manusia dalam konteks ini menjadi fondasi ontologis dan epistemologis 

bagi ajaran Islam.   Kesaksian ini juga menandakan bahwa manusia secara sadar telah 

menerima amanah untuk beribadah kepada Allah Swt. Oleh karena itu, apabila di 

kemudian hari manusia mengingkari perintah-perintah-Nya demi mengikuti dorongan 

hawa nafsu, pada hakikatnya mereka telah melupakan perjanjian yang pernah 

diikrarkan di hadapan Allah Swt. 

Prof. Naquib al-Attas mengungkapkan bahwa dalam ketaatan kepada Tuhan 

yaitu dengan mengerjakan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya, tersimpan 

balasan luhur bagi makna keberadaan manusia. Beragama, menurut beliau, adalah 

jalan pulang yang mengantar manusia kembali ke asal mula dirinya, ke fitrah yang 

murni, tempat di mana ruh pernah bersaksi dan mengenal Tuhannya dalam kedamaian 

yang hakiki. (Al-attas, 2005) Menurut Prof. Naquib al-Attas, konsep ber-dīn atau 

beragama merupakan bentuk kesadaran eksistensial manusia atas rasa 

keberhutangannya (dayn) kepada Allah Swt. Agama dipahami sebagai amalan 

membayar hutang tersebut melalui penghambaan, ketaatan, dan penyerahan diri 

sepenuhnya kepada Tuhan. Dalam kerangka ini, manusia menjalankan (khidmah) 

pelayanan kepada Allah melalui ibadah, yang mencakup ketaatan terhadap perintah 

dan ketundukan pada hukum-Nya(Al-Attas, 1992) 

Menurut Prof. Naquib Al-Attas manusia yang baik dan benar dalam 

menjalankan agamanya, maka dirinya akan bisa kembali kepada kondisi spiritual 

dimana dirinya belum menjadi makhluk berjasad. Individu yang mampu mengakses 

kembali realitas spiritual pra-eksistensial merupakan sosok yang telah mencapai 

tingkatan tinggi dalam dimensi spiritualitasnya. Pencapaian ini merupakan hasil dari 

proses panjang penyucian jiwa (riyāḍah) dan perjuangan melawan dorongan nafsani 

(mujāhadah). Tingkat keberhasilan dalam mencapai maqām spiritual tersebut sangat 

dipengaruhi oleh perkembangan intelektual, kualitas keberagamaan, serta anugerah 

dan kehendak Allah Swt (Al-Attas, 1995) 

Menyelami makna agama melalui konsep dīn menghadirkan kesadaran bahwa 

beragama bukanlah semata-mata serangkaian gerak tubuh yang hampa makna. Ritual 



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha 

   

152                                       Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157 

yang terlepas dari cahaya pengetahuan sejati hanyalah gema tanpa ruh, takkan 

menggiring jiwa menuju derajat tingkatan tertinggi yaitu iḥsān. Beragama dalam 

pandangan ini berarti mencakup ritual, rasional, dan spiritual, dimana ketiganya saling 

berkaitan. 

Menurut Prof. Naquib al-Attas, tasawuf merupakan pengalaman keberagamaan 

yang berakar pada syariah dan diwujudkan pada tingkatan ihsan. Untuk mencapai 

tingkat spiritualitas ihsan, seseorang harus mengamalkan syariah secara benar dan 

konsisten. Namun, pengamalan syariah yang sahih hanya dapat dilakukan apabila 

didasarkan pada ilmu pengetahuan yang benar. Kebenaran ilmu tersebut diperoleh 

melalui aktivitas rasional yang terarah. Puncak keberagamaan manusia terletak pada 

integrasi antara dimensi intelektual dan spiritualnya. Oleh karena itu, ilmu 

pengetahuan yang terlepas dari aspek spiritual hanya akan menjadi aktivitas 

mekanistik, seperti sekadar menghafal, tanpa mampu membentuk insan yang 

paripurna. Sebaliknya, ilmu yang dipadukan dengan spiritualitas akan melahirkan 

pribadi yang luhur secara ruhani dalam setiap amal perbuatannya. (Hasib, 2020) 

Dalam pandangan al-Attas, Insān Kullī tidak hanya penting secara teologis 

tetapi juga menjadi dasar filsafat pendidikan Islam. Pendidikan yang sejati adalah 

proses pembentukan adab, bukan sekadar pemindahan pengetahuan. Karena itu, 

institusi pendidikan Islam  terutama universitas, harus mencerminkan nilai-nilai Insān 

Kullī. Pemimpin universitas pun idealnya adalah sosok Insān Adabī, yakni pribadi yang 

menguasai ilmu fardhu ‘ain serta berkomitmen terhadap nilai-nilai keagamaan, 

filsafat, dan sosial budaya Islam. 

Prof. Naquib Al-Attas menjelaskan bahwa sejatinya diri manusia itu ada di 

dalam dua unsur, yaitu sifat ‘aqli dan sifat hewani. Sifat hewani ini mendorong untuk 

kepuasan dan kebutuhan jasad, sedangkan sifat ‘aqli cenderung memenuhi kebutuhan 

ruhani. Ketika sifat hewani manusia lebih dominan daripada akalnya, maka manusia 

akan sangat mudah mengikuti nafsunya. Maka sebaliknya jika akalnya lebih menguasai 

dirinya daripada sifat hewani maka manusia akan mencapai kepada kesempurnaan 

jiwa. (Al-Attas, 2007) Manusia ideal adalah mereka yang mampu mengendalikan jiwa 

intelektual untuk mengendalikan jiwa hewaninya. Karena secara fitrah, jiwa 

intelektual memiliki kedudukan yang lebih tinggi daripada jiwa hewani (Ihsan, 

Khoerudin, et al., 2022) 

Kebebasan dalam Islam dipahami al-Attas sebagai ikhtiyār, yakni kemampuan 

memilih yang baik berdasarkan akal dan ilmu. Ini berbeda dari konsep kebebasan 



  Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas  
 

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 153 

Barat yang menolak batasan moral. Kebebasan sejati justru adalah tunduk pada 

kebenaran yang bersumber dari wahyu, dan bukan mengikuti hawa nafsu. Maka, 

manusia yang mampu menaklukkan nafsunya dan mengembangkan akalnya dalam 

bingkai adab adalah wujud dari Insān Kullī. 

Ciri Insān Kullī mencakup lima bentuk adab, yaitu adab kepada Allah, diri 

sendiri, sesama manusia, ilmu, dan alam. Ia menyadari bahwa seluruh eksistensi di 

dunia adalah tanda-tanda (āyāt) yang mengarah kepada Tuhan. Ilmu yang dikuasainya 

bukan hanya untuk kepentingan duniawi, tetapi sebagai sarana menuju pengenalan 

spiritual kepada Allah. Oleh karena itu, konsep manusia universal ini berpijak pada 

kesatuan antara aspek rasional, spiritual, dan etis. Konsep ini sangat relevan dalam 

pengembangan ilmu psikologi dan pendidikan Islam. Pendidik perlu memahami jiwa 

manusia secara mendalam untuk membimbingnya menuju kesempurnaan sebagai 

Insān Kullī. Al-Attas menekankan istilah ta’dīb sebagai bentuk pendidikan Islam yang 

integratif, yang memadukan ilmu pengetahuan dengan worldview Islam. Dengan 

demikian, Insān Kullī adalah fondasi dalam membangun manusia beradab yang mampu 

menyumbang pada peradaban Islam yang bermartabat. 

D. SIMPULAN 

Konsep manusia ideal dalam perbandingan antara Friedrich Nietzsche dan Syed 

Muhammad Naquib al-Attas menunjukkan perbedaan mendasar dalam landasan 

ontologis dan orientasi nilai. Nietzsche melalui gagasan Übermensch menawarkan 

idealitas manusia yang berakar pada nihilisme, penolakan terhadap nilai-nilai 

metafisik, dan pengafirmasian kehendak untuk berkuasa sebagai sumber makna 

eksistensial. Übermensch adalah individu yang menciptakan nilai-nilainya sendiri, 

menolak moral tardisional dan agama, dan menjadikan dirinya sebagai pusat 

penentuan makna hidup. Sebaliknya, al-Attas menempatkan manusia ideal dalam 

kerangka metafisika Islam yang menekankan adab, keterikatan pada perjanjian 

primordial dengan Tuhan (mīṯsāq), dan penyatuan antara akal, spiritualitas, dan ilmu 

dalam kerangka kehambaan kepada Allah SWT. 

Manusia ideal dalam pandangan al-Attas, yakni Insān Kullī atau Insān Adabī, 

merupakan sosok yang sadar akan posisinya dalam tatanan Illahi, menjalani hidup 

sesuai dengan nilai-nilai wahyu, dan menjadikan ilmu sebagai sarana pengenalan 

spiritual kepada Tuhan. Dalam konteks ini, pendidikan dan pembangunan manusia 

tidak hanya berorientasi pada aspek rasional, tetapi juga pada penyucian jiwa dan 



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha 

   

154                                       Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157 

pengembangan adab. Hal ini bertolak belakang dengan Übermensch Nietzsche yang 

membebaskan diri dari segala bentuk otoritas transendental. Perbandingan ini 

menegaskan bahwa arah dan tujuan pembentukan manusia ideal sangat ditentukan 

oleh paradigma falsafah yang mendasarinya, antara humanisme sekuler yang 

individualistik dan pandangan Islam yang holistik dan teosentris 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



  Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas  
 

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 155 

REFERENCES 

Abdullah, M. Z. I. & wan S. W. (2021). Adab dan Peradaban: Karya Pengi’tirafan Untuk 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas. MPH. Group Publishing Sdn Bhd. 

Abubakar, R. (2021). Pengantar Metodologi Penelitian. SUKA-Press UIN Sunan Kalijaga. 

Aditya, D. (2013). Data Dan Metode Data Pengumpulan Data Penelitian. Politeknik 

Kesehatan Surakarta. 

Afifah, M. N. (2022). Konsep Insan Kamil Ibnu Arabi (Kajian Spiritual Healing terhadap 

Gangguan Jiwa). OSF Reprint, 1–16. 

Ahmad Rizal, D. (2020). Konsep Manusia Sempurna Menurut Pandangan Friedrich 

Williams Nietzsche Dan Ibnu Arabi; Sebuah Analisa Komparatif. Refleksi Jurnal 

Filsafat Dan Pemikiran Islam, 20(1), 69–83.  

Al-attas, S. M. N. (2005). Risalah Untuk Kaum Muslimin. ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (1978). Islam and Schularism. ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (1992). Islam: The Concept of Religion and the Foundation of Ethics and 

Morality. Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to The Metaphysics of Islam. ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (2007). Tinjauan Ringkas Peri Ilmu dan Pandangan Alam. Universitas 

Sains Malaysia. 

Ambun, O. F. (2024). Übermensch: Konsep Manusia Ideal Menurut Friedrich W. 

Nietzsche. Ledalero Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif. 

Ariani, R., & Ritonga, M. (2024). Analisis Pembinaan Karakter: Membangun 

Transformasi Insan Kamil Menurut Pemikiran Imam Al-Ghazali. Jurnal Inovatif 

Manajemen Pendidikan Islam, 3(2), 174–187.  

Baidan, N. (2015). Metodologi Khusus Penelitian Tafsir. Institut Agama Islam Negeri 

Surakarta. 

Dacey, M. (2017). Anthropomorphism as Cognitive Bias. Philosophy of Science, 84(5), 

1152–1164. 

Daud, W. M. N. W. (2017). Peranan University: Pengislaman Ilmu Semasa, Penafibaratan, 

dan Penafijajahan. CASIS-HAKIM. 

Effendi, D. (1987). Adam, Khudi, dan Insan Kamil: Pandangan Iqbal tentang Manusia. 

Pustaka Grafitipers. 

Friedrich Nietzsche. (2001a). The Anti-Christ, Ecce Homo, Twilight of the Idols, Aaron 

Ridley & Judith Norman (Ed). Cambridge University Press. 



Randi Rizananta, Alwan Abidin, Dzatu Aliviatin Nuha 

   

156                                       Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 1, 2025 : 142-157 

Friedrich Nietzsche. (2001b). The Gay Science With a Prude in German Rhymes and an 

Appendix of Songs. Cambridge University Press. 

Friedrich Nietzsche. (2015). Zarathustra Terj H.B. Jassin. Narasi. 

Hasan, F. (1992). Berkenalan dengan Eksistensialisme. Pustaka Jaya. 

Hasib, K. (2020). Konsep Insān Kulli menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas. 

Tasfiyah, 4(2). 

Husaini, A. (2013). Filsafat Ilmu Prespektif Barat dan Islam. Gema Insani. 

Ihsan, N. H., Jamal, Kusuma, A. R., Sakti, M. D. A. B., & Rahmadi, A. (2022). Worldview 

Sebagai Landasan Sains dan Filsafat: Perspektif Barat dan Islam. Jurnal 

Reflektika, 17(1), 31–61. 

Ihsan, N. H., Khoerudin, F., & Kusuma, A. R. (2022). Konsep Insan Kamil Al-Jilli Dan Tiga 

Elemen Sekularisme. AL-AFKAR : Journal for Islamic Studies, 5(4), 48–66.. 

Iqbal, M. (1985). Pesan dari Timur judl asli “Payam-l Mashriq” terj Abdul Hadi. Penerbit 

pustaka. 

Iqbal, M. (2013). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Stanford University 

Press. 

Iqbal, S. M. (1976). Rahasia-Rahasia Pribadi terj Bahrum Rangkuti. Penerbit Bulan 

Bintang. 

Kaufmann, W. (1950). Nietzsche Philosopher, Psycologist, Antichrist. Princenton 

University Press. 

Latifah, S. N. (2021). Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidik dan Peserta Didik dalam 

Kitab Ihya’ Ulumuddin. Institut Agama Islam Negeri Palangkaraya, 1–102. 

Levine, P. (2002). Nietzsche Krisis Manusia Modern. IRCiSoD. 

Lorens Bagus. (1996). Kamus Filsafat. Gramedia Pustaka Utama. 

Magnis-Suseno, F. (2006). Menalar Tuhan. Kanisius. 

Putra, I. K. R. (2022). TRAGEDI PEMBUNUHAN TUHAN DALAM MENCIPTAKAN 

MANUSIA UNGGUL (Konstruk Pemikiran Fredrich Nietzsche). JURNAL 

PENALARAN RISET (Journal of Reasoning Research), 1(01), 32–39. 

Rahmat Ardi Nur Rifa Da’i, Cep Gilang As-Shufi, F. K. (2021). Konsep Manusia Ideal: 

Studi Komparatif Pemikiran Abdul Karim Al-Jili dan Friedrich Wilhelm 

Nietzsche. Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 3, 49–58. 

Rahmawati, D., & Insiroh, E. P. (2022). Hakikat Manusia dalam Filsafat Islam; Menguak 

Hakikat Manusia dalam Filsafat Ibnu Arabi. Indonesian Journal of Islamic 

Theology and Philosophy, 4(1), 1–21. 



  Konsep Manusia Ideal dalam Prespektif Friedrich Nietzsche dan Syed M Naquib Al-Attas  
 

Mustaneer: Journal Of Islamic Thought & Civilization, Vol. 1 No. 2, 2025 : 142-157 157 

Robert C. Bogdan & Sari Knopp Biklen. (1982). Qualitative Research for Education: An 

Introduction to Theory and Methods. 

Saiyidain, K. G. (1981). Percikan Filsafat Iqbal tentang Pendidikan Terj M.I. Soelaiman. 

CV. Diponegoro. 

Sandimula, N. S. (2023). De-Westernisasi Konsep Manusia: Menelaah Konsep Syed 

Naquib Al-Attas tentang Hakikat Manusia. Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran  

Sunardi, S. (1996). Nietzsche. LkiS. 

Suseno, F. M. (1997). 13 Tokoh Etika Sejak Zaman Yunani Sampai Abad ke-19. Kanisius. 

Syahid, A. (2001). Dunia Imaginal Ibnu ’Arabi: kretivitas imajinasi dan persoalan 

diversitas agama. Risalah Gusti. 

Tampilang, R. (2024). Agama Kehilangan Tuhan: Sebuah Telaah Kritis “Kematian 

Tuhan” Dari Friedrich W. Nietzsche dan Pembacaanya di Indonesia. Haggadah: 

Jurnal Teologi Dan Pendidikan, 5(1), 50–58. 

Wiguna, R. W. (2023). Pemikiran Filsafat Nietzsche dan Sosiologi ÜBERMENCH. 

ZARATHUSTRA Jurnal Sosiologi Dan Filsafat, 1(1), 1–12. 

Zarkasyi, H. F. (2010). Peradaban Islam: Makna dan Strategi Pembangunannya. Cios. 

 


